
 ופ"תש דפים מיוחדים

 3מתוך  1עמ' 

 

 שיטת רבא – בעולם הזה שכר צדיקים
 

י עִּ שָׁׂ יֵשׁ רְּ ים וְּ עִּ שָׁׂ רְּ מַעֲשֵה הָׂ יעַ אֲלֵהֶם כְּ ים אֲשֶׁר מַגִּ יקִּ רֶץ אֲשֶׁר יֵשׁ צַדִּ אָׂ ה עַל הָׂ יעַ אֲלֵהֶם יֶשׁ הֶבֶל אֲשֶׁר נַעֲשָׂ ם שֶׁמַגִּ

בֶל: י שֶׁגַם זֶה הָׂ תִּ מַרְּ ים אָׂ יקִּ מַעֲשֵה הַצַדִּ  1.)קהלת ח יד( כְּ

 כבר משה מתקשה – ברכות דף ז עמוד א מסכת

ונתן לו; בקש שתשרה שכינה על ישראל  הקב"הואמר רבי יוחנן משום רבי יוסי: שלשה דברים בקש משה מלפני 

ונפלינו אני ", בקש שלא תשרה שכינה על אומות העולם ונתן לו, שנאמר: |הלא בלכתך עמנו"ונתן לו, שנאמר: 

בונו של יאמר לפניו: ר 2;"הודיעני נא את דרכיך"ונתן לו, שנאמר:  הקב"ה, בקש להודיעו דרכיו של ".ועמך

עולם! מפני מה יש צדיק וטוב לו ויש צדיק ורע לו, יש רשע וטוב לו ויש רשע ורע לו? אמר לו: משה, צדיק וטוב 

  3ע בן רשע.רש -רשע בן צדיק, רשע ורע לו  -צדיק בן רשע, רשע וטוב לו  -צדיק בן צדיק, צדיק ורע לו  -לו 

אף  - "ןותי את אשר אחווחנ"ופליגא דרבי מאיר, דאמר רבי מאיר: שתים נתנו לו ואחת לא נתנו לו, שנאמר: 

  4אף על פי שאינו הגון. - "חמתי את אשר ארחםיור" -על פי שאינו הגון, 

 עולם הזה ועולם הבא - מסכת קידושין דף לט עמוד ב

גוזלות, ועלה לבירה ושלח את האם ונטל את הבנים, ובחזירתו נפל  הרי שאמר לו אביו עלה לבירה והבא לי

לעולם שכולו טוב ולמען יאריכון  -ומת, היכן טובת ימיו של זה? והיכן אריכות ימיו של זה? אלא, למען ייטב לך 

 5לעולם שכולו ארוך. -ימיך 

היא עצם העשייה. שכר  –לעשיית הטוב שהשכר  לבעיית שכר ועונש כגוןמים ביניים: יש עוד תשובות מודרניות יותר 

מצווה. ההרגשה הטובה של העושה, הסיפוק וההתחברות לטוב ולחבורת עושי הטובה. הזיכוך שבייסורים ועוד.  –מצווה 

לסקור כמובן לא באנו וגם עשייה ללא ציפייה לשכר כלל: "היו כעבדים המשמשים את הרב שלא על מנת לקבל פרס". 

אבל נראה שהבטחות גן עדן מיני ארץ ועמוק מיני ים של שכר ועונש בתורת ישראל, רחב ה ושאבדף קצר זה את הנ

הלכה והתגברה השיטה המשלימה והקיצונית יותר שלפיה הרשע שוגיהינום, עולם הזה ועולם הבא הם שגברו. וכל כך, עד 

                                                   
ךְ ירמיהו )יב א( קובל: "זו המחאה שקהלת מביע כנגד אי הצדק שבעולם. והנביא  1 ים אֲדַבֵר אוֹתָּ טִּ פָּ שְׁ יב אֵלֶיךָ אַךְ מִּ י אָרִּ ה ה' כִּ יק אַתָּ צַדִּ

גֶד דֵי בָּ ל בֹגְׁ לוּ כָּ ה שָּ לֵחָּ ים צָּ עִּ שָּ ים : "עג ג". ולא מעט בנושא זה גם בספרות החכמה: תהלים מַדוּעַ דֶרֶךְ רְׁ עִּ שָּ לוֹם רְׁ ים שְׁ לִּ י בַהוֹלְׁ נֵאתִּ י קִּ כִּ
אֶ  ל: "כא ז ", איובהאֶרְׁ יִּ רוּ חָּ בְׁ קוּ גַם גָּ תְׁ יוּ עָּ ים יִּחְׁ עִּ שָּ עכה כו: " ", משלימַדוּעַ רְׁ שָּ נֵי רָּ פְׁ ט לִּ יק מָּ ת צַדִּ חָּ שְׁ קוֹר מָּ שׂ וּמָּ פָּ רְׁ יָּן נִּ " ועוד. אי מַעְׁ

עונש" הן ברמת היחיד הצדק הנפרש לעינינו "צדיק ורע לו, רשע וטוב לו" עמד גם לעיני הדורות הקדומים והבליט את בעיית "שכר ו
והן ברמת הציבור. היכן פסוקי הטובה: "והיה אם שמוע תשמעו ... ונתתי מטר ארצכם בעתו וכו' ", "אם בחוקותי תלכו ... ונתנה 
הארץ יבולה"? ראו מדרש ויקרא רבה  לה י ומנגד מדרש ספרא א א פרשת בחוקותי שמוצאים תקופה מיוחדת ויוצאת דופן לקיום 

"עד שנעשו חטים ככליות ושעורים כגרעיני הזיתים ועדשים כדינרי  -"ונתתי גשמיכם בעתם", אימתי התקיים הפסוק  הבטחות אלה:
עפ"י ספרא )תורת  –עפ"י מדרש ויקרא רבה, ובימי שמעון בן שטח ושלומציון  –שואל המדרש. ותשובתו: בימי הורדוס המלך  זהב?

 כהנים(. עשרות שנים בודדות, אם לא פחות, מתוך היסטוריה של אלפי שנים.
דרכי ה'. בשלב ראשון מבקש משה לדעת  עלהוא רשות לשאול כאן נתן לו, אז מה פשר ההמשך? ויש לומר ש"נתן לו" כבר כאן אם  2

דרכיך. והתשובה שקיבל משה היא: לשאול בוודאי אפשר.  לשאול: הודיעני אם אפשר לשאול עלמותר אם  - אם אפשר בכלל לדעת
תמיד מותר וצריך לשאול. אולי גם למחות ולזעוק ולהתפלל ולבוא . אם את התשובה לא תבין, לפחות שאלתוותקבל גם תשובה. 

  משה בשלב זה ולכן הוא ממשיך. על זה נענה בפלילים.
אוחזין מעשה סותרת שמסקנתה היא שתלוי, לטוב ולרע, אם הבנים "אבל הגמרא בהמשך שם לא מקבלת הסבר ומביאה סוגיה  3

צדיק שאינו  -צדיק גמור, צדיק ורע לו  -צדיק וטוב לו ", או אינם. ומוצע שם עוד ההבחנה במרובעת הבאה: "אבותיהם בידיהם
לא תמיד עומד )אפשר כמובן תמיד  ". אך איננו הרואות שגם כלל זהרשע גמור -רשע שאינו גמור, רשע ורע לו  -גמור, רשע וטוב לו 

 .לומר שעיני הבשר שלנו לא יודעות להבחין מי הוא צדיק גמור או רשע גמור )ראו קידושין מט ע"ב(.
לא  –משמעית שעל בקשת משה לדעת את סוד שכר ועונש -רבי מאיר לא מוכן לקבל את כל התירוצים הדחוקים הנ"ל וקובע חד 4

בקל וחומר פשוט ממשה. אם למשה לא נגלה סוד שכר ! ולא נדע איננו יודעים –והכנה ביותר  נענה! זו אולי התשובה האמיצה
ולכן אמרו חכמים: "אל תהיו כעבדים המשמשים את הרב על מנת לקבל פרס". מה אנו כן ועונש, אין סיכוי שסוד זה יתגלה לנו. 

יודעים ורואים? שהקב"ה חונן ומרחם גם על אנשים שאינם הגונים. ואנו שואלים: האם גישה דתית זו של ר' מאיר שאין תשובה 
רכב שלו עם רבו אלישע בן אבויה? היא סוד אמתית לבעיית שכר ועונש והכל בחנינה וברחמים, היא שעומדת ביסוד הקשר המו

 .אלישע בן אבויה הוא אחראכילת תוך הרימון וזריקת הקליפה? ראו דברינו 
והיינו דאמר רבי יהושע "א: עירובין כב ובגמרא ". בהאי עלמא ליכאמצוה שכר שם: "כדברי רב יעקב א ו חולין קמב גמרא ב םכך ג 5

. "למחר לקבל שכרם -ולא למחר לעשותם, היום לעשותם  -מצוך היום לעשותם, היום לעשותם  אשר אנכי :בן לוי: מאי דכתיב
פרשה ו מובא שמעשה זה של הילד שעלה בסולם לקיים מצוות אביו ושילוח הקן, ונפל ומת, הוא שגרם לאלישע בן וברות רבה 

 .אלישע בן אבויה הוא אחרהדף שוב ראו אבויה לפרוק מעליו עול תורה ומצוות ולהתהפך ל"אחר". 

https://www.mayim.org.il/?meyuhadim=%d7%90%d7%9c%d7%99%d7%a9%d7%a2-%d7%91%d7%9f-%d7%90%d7%91%d7%95%d7%99%d7%94-%d7%94%d7%95%d7%90-%d7%90%d7%97%d7%a8-%d7%a1%d7%99%d7%a4%d7%95%d7%a8-%d7%90%d7%97%d7%93-%d7%91%d7%a9%d7%a0%d7%99-%d7%a0#gsc.tab=0
https://www.mayim.org.il/?meyuhadim=%d7%90%d7%9c%d7%99%d7%a9%d7%a2-%d7%91%d7%9f-%d7%90%d7%91%d7%95%d7%99%d7%94-%d7%94%d7%95%d7%90-%d7%90%d7%97%d7%a8-%d7%a1%d7%99%d7%a4%d7%95%d7%a8-%d7%90%d7%97%d7%93-%d7%91%d7%a9%d7%a0%d7%99-%d7%a0#gsc.tab=0


 ופ"תש דפים מיוחדים

 3מתוך  2עמ' 

 

יגיע "שלם" לעולם הבא שמגיע מקבל את מעט שכרו בעולם הזה, והצדיק עונש מצער עוונותיו על מנת שכל אחד מהם 

 לו. ועל כך במקור הבא.

 אל אמונה ואין עוול – מסכת תענית דף יא עמוד א

כשם שנפרעין מן הרשעים לעולם הבא אפילו על עבירה קלה שעושין, כך נפרעין  -אל אמונה ואין עול, אל אמונה 

ן שכר לצדיקים לעולם הבא אפילו כשם שמשלמי -מן הצדיקים בעולם הזה על עבירה קלה שעושין, ואין עול 

 .6.על מצוה קלה שעושין, כך משלמין שכר לרשעים בעולם הזה אפילו על מצוה קלה שעושין

 בעולם הזהושכר הרשעים ייסורי הצדיקים  –ז  תהלים צבלרד"ק פירוש 

דם עדי עד, איש בער לא ידע בפרוח רשעים כמו עשב, כלומר, שיצליחו בעולם הזה. אבל החכמים ידעו כי להשמ

כלומר, שלא יהיה להם חלק לעולם הבא שהוא עדי עד. וההצלחה הוא שכר מעט מהמעשים הטובים שעשו 

 7.בעולם הזה, משלם להם האל שכרם בעולם הזה כדי שיאבדו לעולם הבא בשכר מעשים הרעים שהם רבים

  קהלת בראי חז"ל – הלת ח ידקפסיקתא זוטרתא )לקח טוב( 

מה שהיה ראוי להגיע לרשעים אותם הצרות מגיעות  -" שמגיע עליהם כמעשה הרשעיםאשר יש צדיקים "

. שהיה ראוי לצדיקים: ]אמרתי[ שגם זה הבל. נתנו  - לצדיקים: ויש רשעים שמגיע אליהם כמעשה הצדיקים

  8.א והרשע את פורענותו משלם ליום הדיןוהקב"ה כדי שיקבל הצדיק שכרו משלם לעתיד לב

 רבא קורא תיגר – דף י עמוד במסכת הוריות 

? אשריהם לצדיקים שמגיע אליהם " יש הבל אשר נעשה על הארץ וגו'"דרש רב נחמן בר רב חסדא, מאי דכתיב: 

כמעשה הרשעים של עולם הבא בעולם הזה, אוי להם לרשעים שמגיע אליהם כמעשה הצדיקים של עולם הבא 

אלא אמר רבא: אשריהם לצדיקים שמגיע  10למי מי סני להו?אמר רבא: אטו צדיקי אי אכלי תרי ע 9בעולם הזה.

אליהם כמעשה הרשעים של עולם הזה בעולם הזה, אוי להם לרשעים שמגיע אליהם כמעשה הצדיקים של עולם 

 11הזה בעולם הזה.

                                                   
לרבי חנינא וההמשך המתבקש שם עם סוף הפסוק: "צדיק וישר הוא" )למרות הפתיחה בדרשה אחרת שם(. ראו פסוק זה בהריגת  6

צדקו עליהם את הדין, הוא אמר: הצור תמים פעלו ]וגו'[,  -בשעה שיצאו שלשתן :  "עבודה זרה דף יזאשתו ובתו, בגמרא  בן תרדיון,
 ". וגואיש ואשתו אמרה: אל אמונה ואין עול, בתו אמרה: גדול העצה ורב העליליה אשר עיניך פקוחות על כל דרכי 

שחששו חכמים לקבל כל שכר שהוא  עדכל כך התקבע רעיון העולם הבא כמוצא לבעיית "צדיק ורע לו, רשע וטוב לו" בעולם הזה,  7
בעולם הזה וראו בכל דבר טוב שקורה להם, בפרט ניסים ואירועים חריגים, כמי שגורמים למיעוט השכר בעולם הבא. ראו דברינו 

? נניח ונשים בצד את "רשע וטוב לו" ונתמקד לרגע כלל שולחן מלא ושולחן ריק )בכתיבה(. האמנם כבר לא ייתכן "צדיק וטוב לו"
בעושי טוב. האמנם כבר לא ייתכן "צדיק וטוב לו", האם הבטחות התורה לעושי הטובה בעולם הזה, בטלו ועברו מן העולם? האם 
"אסור" לקב"ה לעשות שום הצלה וישועה לאדם בעולם הזה, בלי שינוכו לו מזכויותיו לעולם הבא?. איפה קרבן/ברכת הודאה 

לבא )ויקרא רבה ט ז, בדברינו זובח תודה יכבדני(? איפה ברכת הגומל, יולדת, חגיגה  שמכל הקרבנות שבעולם אינו בטל גם לעתיד
בחג? איפה כל ברכות הנהנין והלל? למה אנחנו מודים על הניסים ועל הנפלאות, למן יציאת מצרים, דרך חנוכה ופורים )מגילת 

 תענית( ועד יום העצמאות ויום ירושלים בימינו?
פעם עם מדרש/פרשן מאוחר שלבטח הכיר את הסברי חז"ל הנ"ל ועל פיהם חוזר ומבאר את הפסוק בקהלת חזרנו לפסוק בקהלת וה 8

כשיטה שראינו לעיל ברד"ק. "מעשה הצדיקים" הוא הטוב שמגיע לצדיקים שהרשע מקבל בעולם הזה על מנת לסגור איתו חשבון 
בפרוח הנ"ל שהטיב להגדיר רד"ק על הפסוק בתהלים: "לעולם הבא. ומה פירוש שלרשעים מגיע כמעשה הצדיקים? בדיוק כדעה 

". האמנם להשמדם עדי עד, כלומר, שלא יהיה להם חלק לעולם הבא שהוא עדי עד...  רשעים כמו עשב, כלומר, שיצליחו בעולם הזה
 זה פשט הפסוק בקהלת?

שרע לצדיקים בעולם  –כדעה הרווחת הנ"ל. מה הוא "כמעשה הרשעים" שמגיע לצדיקים בעולם הזה? לכאורה עד כאן משתמע  9
. "מעשה הרשעים", היינו את העונש המצופה לרשעים בעולם הבא, וסופם שאשריהם בעולם הבאשהם מקבלים את משום , הזה

על מעט המצוות שעשו בעולם ", היינו כשכר שיגיע לצדיקים בעולם הבא, "כמעשה הצדיקיםבעולם הזה וההפך ברשעים שקבלים 
כלומר אשרי הצדיקים שמגיע אליהם  -אשריהם לצדיקים ראו פירוש רש"י על קטע זה: " "אוי להם" לעולם הבא.לפיכך ו ,הזה

". וכך יע לרשעים בעוה"בכלומר שמגיע אליהם צרות לצדיקים בעולם הזה כדרך שמג ,כמעשה הרשעים שבעולם הבא בעולם הזה
 ., בהחלט!האם תיתכן כאן ובפסוק בקהלת קריאה אחרת? כן! אומר רבא מיד בסמוךגם שטיינזלץ שם. 

מי שנאוי הוא להם ]כלומר כלום רע להם[ לצדיקים שאוכלים שני עולמות  -אי אכלי תרי עלמי מי סני להו  ,צדיקיםמפרש רש"י: " 10
ונהנים משני עולמות, האם היה מגונה )הצדיקים( וכי הצדיקים אם היו אוכלים ושטיינזלץ: " ?".שיש להם טובה בעוה"ז ובעוה"ב

 להם? מדוע צריך אתה לומר שהצדיקים חייבים לסבול בעולם הזה?
למה לא יהיה טוב לצדיק בעולם הזה. למה הפקעתם רבא נזדעק ויוצא חוצץ נגד הדעה שבהכרח על הצדיקים לסבול בעולם הזה.  11

למה לא "תורה וגדולה במקום אחד"? למה לא צדיק מלשון  ?והעברתם את כולה לרשעים בעולם הזה לצדיקים מכל וכלטובה 
לא נכון.  ואת דרשת רב נחמן בר רב חסדא, צודק ובטוח בצדקתו כאן ועכשיו? חברים, זועק רבא, אתם קוראים את הפסוק בקהלת

ר" של הצדיקים לאשרי )ואת "ויש" של הרשעים ל"אוי"(. ובעקבות מהפך לא שמתם לב לדקדוק שבדרשת רב נחמן שהופך את "אש
זה, יוצר מהפך גדול יותר. "מעשה הרשעים" ו"מעשה הצדיקים" מתהפך כאן, ובניגוד גמור לדרשות הנ"ל שהצדיק מקבל ייסורים 

 בעולם הזה על מנת שינחל עולם הבא שלם וההפך ברשע. מנין לקח רבא שיטה זו?



 ופ"תש דפים מיוחדים

 3מתוך  3עמ' 

 

אמרו  12רב פפא ורב הונא בריה דרב יהושע אתו לקמיה דרבא, אמר להו: אוקימתון מסכתא פלן ומסכתא פלן?

: אשריהם לצדיקים שמגיע קרא עליהם אמרו ליה: אין, דזבנן קטינא דארעא. 13ן. איעתריתו פורתא?איליה: 

 14אליהם כמעשה הרשעים שבעולם הזה בעולם הזה.

 המקור לשיטת רבא? – רושלמי מסכת הוריות פרק ג הלכה בי

לרשעים שמגיע אליהם ווי  ;אשר יש צדיקים וגו' אשריהם הצדיקים שמגיע אליהם כמעשה הרשעים בעולם הזה

 15בעוה"ז. םכמעשה הצדיקי

יש הבל " :דכתיב ,מדשני קרא ,אשרידרשינן לשון כי נמי יש צדיקים וגו'. כלומר דה אשר :פני משהפירוש 

אשר נעשה על הארץ אשר יש צדיקים אשר מגיע אליהם כמעשה הרשעים ויש רשעים שמגיע אליהם כמעשה 

 16דריש הכא לשון ווי וגבי צדיקים לשון אשרי: ,וישוגבי רשעים  אשרומדכתיב גבי צדיקים  ",הצדיקים

שיש להם טובה בעוה"ז כמו טובת  ,בעולם הזה 17שמגיע אליהם כמעשה הרשעים של עוה"ז אשריהם הצדיקים

שמגיע אליהם כמעשה הצדיקים. של עוה"ז בעולם  ווי לרשעים הרשעים של עוה"ז ונמצאו נוחלין שני עולמות:

 18דיקים אין להם טובה בעוה"ז ונמצאו רשעים אלו אין להם טובה לא בעוה"ז ולא בעולם הבא:שרוב הצ ,הזה

 

 

 מחלקי המים 

 

את דברי רב נחמן בר חסדא בגמרא הוריות, ניתן לפרש באופן שונה, היינו שכבר הוא עושה את המהפך מים אחרונים: 

שרש"י מפרש את רב שלא כמו של "מעשה הצדיקים" ו"מעשה הרשעים", ושרבא בא לחזק את שיטתו ולא לחלוק עליו. 

 נחמן. אך נשאיר זאת למטיבי לכת ובעלי תריסין באגדה.

                                                   
 )קיימתם( מסכת פלונית ומסכת פלונית?למדתם  12
 התעשרתם מעט, היינו התפרסתם ממשהו? 13
בשולי שיטת רבא מובא סיפור זה בו הוא חוקר את תלמידיו אם הם "הקימו" )למדו היטב והמסכת 'קימת' אצלם( מסכת פלונית  14

הוא משבח אותם )באזני הקהל? בדרשה זזו או אחרת, וכיצד התפרנסו בזמן שלמדו? הם עונים לו בחיוב על שתי שאלותיו. ו
פומבית?( שהם הצדיקים, אשריהם שזכו למה שזוכים הרשעים בעולם הזה? מה היא זכות זו? שנהנו מיגיע כפיהם )רכושם( גם 
כאשר למדו תורה וזכו לשני )שלושה?( עולמות. ונראה להוסיף ולדרוש בשבח תלמידי רבא אלה: אשריהם גם שלא עושים את 

 ום לחפור בה. ראו בגמרא ברכות לה ב מי מכריז בבית המדרש: אל תבואו לכאן בימות ניסן ובימות תשרי  ....התורה קרד
כמעשה לעיל. אך שימו לב להרחבה בדרשת רב נחמן: " 2לכאורה כדרשת רב נחמן בר רב חסדא לעיל בבבלי וכהסבר בהערה  15

מה שמביא לדקדוק של רבא. הדעת נותנת  ."לם הבא בעולם הזהשל עוכמעשה הצדיקים ...  של עולם הבא בעולם הזההרשעים 
 .שהירושלמי הוא המקור לדברי רב נחמן בבבלי, אבל הנוסח המורחב בבלי נראה מדויק יותר

רב נחמן בר רב הפסוק מתחיל במילה "יש", עובר למילה "אשר" אצל הצדיקים וחוזר למילה "ויש" אצל הרשעים. זו מהות דרשת  16
 ה יפתח ויפרש פני משה.. את זחסדא

 נראה שיש לתקן כאן "עולם הבא" במקום "עולם הזה" עפ"י דרשת רב נחמן בהוריות בבלי לעיל. 17
. רבא אינו מבטל את רעיונות קודמיו ובוודאי לא את הקונספט של העולם פירוש פני משה הוא בדיוק כשיטת רבא בגמרא הוריות 18

גיסא, והצלחת הרשעים מאידך גיסא, מזככים ומנקים כל אחד לקראת  מחדבעולם הזה הבא. גם לא את הרעיון שסבל הצדיקים 
מתקומם נגד הקצנה של הרעיון , שהיה עשיר ובעל שדות מהם התפרנס בכבוד )מועד קטן כח(, חלקו השלם בעולם הבא. רבא

 ון שהצדיק יכול לנחול שני עולמותשמבטל לחלוטין את האפשרות שצדיקים נהנים ומצליחים בעולם הזה. למה שנוא עליכם הרעי
משם לקח סביר שו, אבל דרשת רב נחמן יותר מדויקת נראה סביר לומר שהתלמוד הירושלמי קדם לבבליכאמור, ו? )מה שהוא זכה(

  !הרי הוא שזועק, לא אף אחד מחכמי ארץ ישראל? מדוע פירוש פני משה לא מזכיר את רבא מהבבליאך רבא את "זעקתו". 


